THEATERMAKER 5/2016

ESSAY / VERHEFFING

VERHEFFEN WIJ
NOG IEMAND?

De uitgangspunten voor het cultuurbeleid zijn sinds jaar en dag: kwaliteit,
toegankelijkheid en spreiding. Maar daarachter ligt het onuitgesproken idee dat
kunstinherent goed is en dat we er betere mensen van worden. Martijn de Rijk
onderzoekt wat dit verheffingsideaal - want datis het—ons nog te bieden heeft.

DOOR MARTIJN DE RIJK ILLUSTRATIE GEMMA PAUWELS

Hoe zou de overheid de podiumkunsten beter kunnen subsidi-
erendan nu het geval is? Na het jongste besluit van het Fonds
Podiumkunsten over de verdeling van vierjarige subsidies rijst
op steeds meer plekken de vraag: sluit het verdelingssysteem
nog wel aan bij de praktijk en de behoeften van kunstenaars?
Is het niet aan revisie toe? Om deze vragen te kunnen beant-
woorden is het naar mijn idee van belang eerst een fundamen-
telere kwestie in de ogen te zien, namelijk: moet een overheid
kunst iiberhaupt subsidiéren en zo ja, waarom? Als we con-
crete en dwingende argumenten kunnen vinden waarom een
overheid (podium)kunsten financieel zou moeten ondersteu-
nen, kunnen we wellicht preciezer bepalen op welke manier
die steun hetbeste kan worden verdeeld.

Het vinden van zulke argumenten is niet eenvoudig. Na een
rondganglangs verkiezingsprogramma's en de websites van
het ministerie van OCW, verschillende fondsen en ook die van
de Mars der Beschaving blijkt datiedereen kunstsubsidies
belangrijk vindt, maar overheid en subsidieverdelers stomen
daarna liever door naar het opsommen van criteria waaraan
aanvragende kunstinstellingen moeten voldoen. Uiteraard
stelt men tussen de regels door dat kunst van waarde is voor
de samenleving, maar als die waarde al gedefinieerd wordt,
dan veelal in het kader van een andere agenda - meestal een
economische. Kunst, zo heet het, heeft positieve effecten op
toerisme, vestigingsklimaat, onze innovatieve vermogens en
onsimago in het buitenland.

Maar wat als al die positieve effecten van kunst op de
economie van de ene op de andere dag als sneeuw voor de
zon zouden verdwijnen? Dan is een overheid op basis van dit
argument niet langer genoodzaakt om kunst te ondersteunen;

die investering levert dan namelijk niets op.Om de noodzaak
van kunstsubsidiéring houdbaarder te onderbouwen zijn dus
andere, dieperliggende argumenten nodig: morele, politieke
en esthetische argumenten. Die argumenten vergen een ander
soort taal, een taal die - zoals Bas Heijne in september aangaf
in zijn Staat van het Theater - moeilijker is dan de verleidelijke
duidelijkheid van cijfers, aantallen en economisch belang; het
is een taal waarin we ons alleen stamelend en zoekend kun-
nen begeven.

Bij het doorlezen van al die partijprogramma’s en verant-
woordingen valt echter op dat allesin het werk is gesteld om
stamelen en zoeken te vermijden. Onder alle instrumentele
en cijfermatige taal ligt weliswaar het verlangen om de lezer
duidelijk te maken: kunstsubsidiéring is belangrijk! Maar waar
een poging wordt gedaan om uit te leggen waarom, ontkom je
nietaan deindruk dat er vooral veel vermeden wordt. Na een
paar decennia postmodern waarderelativisme zijn hoogdra-
vendheid, elitarisme, paternalisme en het denken in hoge en
lage cultuur uit den boze. Voorstanders van kunstsubsidiéring
durven niet meer hardop uit te spreken wat ze wel nog steeds
op hun lippen lijken te hebben: kunst maakt betere mensen
van ons, kunst verheft!

Onder de wens om hetbelangvan kunst in harde cijfers uit
te drukken sluimert kortom nog steeds het uitgangspunt van
de verheffing van de mens. Maar ditis aan slijtage onderhe-
vig, evenals dat andere grote argument: hetbewaken van de
autonomie van de kunsten. Om in aanmerking te komen voor
ondersteuning moet de podiumkunstenaar zich tegenwoor-
dig actief verhouden tot publiek en de dagelijkse realiteit. Je
kunt je afvragen of dat zo slecht is, maar je kunt je evengoed

19




THEATERMAKER 5/2016

afvragen of die harde eis niet ten koste gaat van de autonomie
vaninieder geval een deel van de kunstenaars.

Verheffing en autonomie zijn twee begrippen die sinds
deVerlichting onlosmakelijk met elkaar verbonden zijnin
het denken en spreken over kunst en samenleving. In een
kort tijdsbestek ontstond het idee dat kunst een autonoom
maatschappelijk domein moet zijn en daar werd ook de idee
geboren dat kunst een verheffende werking heeft. Maar is dat
denken nog wel van deze tijd? Druist het verheffingsideaal
niet lijnrecht in tegen onze huidige ideeé€n over vrijheid en
gelijkwaardigheid? Wordt het niet eens tijd om er definitief
mee af te rekenen? Of kunnen we het begrip opnieuw invulling
geven? En kunnen we op basis van zo'n herformulering komen
tot een betere verdeling van kunstsubsidies?

Om een antwoord te
geven op die vragen loont
het om te kijken naar het
denken over kunstin de
overgangsperiode van
deVerlichting naar de
Romantiek. Niet om daar
iets volkomen nieuws te
vinden, maar eerder om een
paar bekende begrippen
opnieuw van een beteke-
nisvol verband te kunnen
voorzien.

SCHILLERS ESTHETISCHE
VERHEFFINGSIDEAAL

In zijn in alle opzichten
lezenswaardige boek
De esthetische revolutie
beschrijft cultuurweten-
schapper en literair criticus
Arnold Heumakers hoe
gedurende de overgang
van deVerlichting naar de
Romantiek in relatief korte
tijd een moderne visie op
kunst en samenleving ont-
stond, die ons hedendaagse denken blijvend heeft bepaald.
Een van de sleutelfiguren in deze ontwikkeling was de
Duitse toneelschrijver Friedrich Schiller. Nadat zijn debuut
Die Rduber (1781) een succes bleek en hij werd benoemd tot
vaste toneelschrijver in Mannheim besloot Schiller zich te
wijden aan de filosofie. Dat was mede mogelijk dankzij een
driejarig stipendium dat de Deense prins Von Augustenburg
hem aanbood, zonder daar iets anders voor terug te verlangen
dan de vriendschap van dit genie. Schiller besloot de prins als
vrijwillige tegenprestatie verslag te doen van zijn filosofische
onderzoek naar het schone en de kunst. De serie van zeven-
entwintig brieven die hij de prins schreef en later bewerkte en
bundelde, verscheen in Nederland onder de titel Brieven over de
esthetische opvoeding van de mens (Octavo, 2009).

20

ESSAY / VERHEFFING

Schillers motief voor dit onderzoek was zijn teleurstel-
ling over het mislukken van de Franse Revolutie. De poging
om een staat te vestigen waar de rede de enige absolute
wetgever is wordt door Schiller weliswaar geroemd alseen
geschenk van het toeval; toch kon de Revolutie volgens hem
in bloedige terreur vervallen, omdat de Fransen in moreel
opzicht onvoldoende waren voorbereid op het omgaan met
hun nieuwe vrijheid. Politieke en burgerlijke vrijheid staan of
vallen met het morele karakter van de burgers van een staat,
aldus Schiller; om de nieuwe vrijheid waardig te zijn moest
de mens eerst moreel verheven worden. Schiller zag in deze
opvoeding een belangrijke taak weggelegd voor de kunsten,
omdat de esthetische ervaring volgens hem de kracht bezit
om de wildheid van het gepeupel weg te nemen en tevens de
elite scherp te houden. De
sluimerende afzonderlijke
kwaliteiten van de mens
moesten worden wakker
gemaakt en ontwikkeld
door ze tegenover elkaar
te zetten, simpel gezegd:
de mens ontwikkelt zich
dankzij wrijving, dankzij
de confrontatie met andere
krachten. Schiller bepleit
hier een soort antagonisme
van krachten, dat volgens
hem hetinstrument bij uit-
stek van de cultuur was.

Wat bij Schiller op het
spel staatis de idee dat cul-
tuur,en met name kunst,
de kracht bezitten om de
wereld te verbeteren, ofwel
datde esthetische ervaring
onlosmakelijk verbonden
is met politiek en moraal.
Dit noodzakelijke verband
tussen schoonheid en
mens-zijn wordt volgens
Schiller gevormd door de
menselijke speeldrift. In
zijn vijftiende brief bekrachtigt hij dit hooggestemd met de
formule: ‘De mens speelt alleen indien hij in de volle beteke-
nis van het woord mens is en hij is alleen dan geheel mens, indien
hij speelt.’ De mens kan zich met andere woorden volledig
ontplooien wanneer zijn speeldrift de ruimte krijgt om zich
te manifesteren; en waar anders wordt meer gespeeld - met
vorm en inhoud -dan in de kunsten?

Tegelijk met Schillers optimisme over het verheffende
potentieel van kunst en poézie klinkt zijn klaagzang over
het verval van de cultuur als geheel. Hoe vallen die twee met
elkaar te rijmen? Hoe kan het verheffende potentieel van de
cultuur werken als de cultuur zelf corrupt is? Dat kan volgens
Schiller alleen wanneer kunst en poézie zich van dit verval
weten te vrijwaren. En hier begint het begrip autonomie een




THEATERMAKER 5/2016

belangrijke rol te spelen. Over de autonomie van de kunst
schrijft Schiller in zijn negende brief: ‘De politieke wetgever
kan hun domein afsluiten, erin heersen kan hij echter niet.
(--.) hij kan de kunstenaar vernederen, maar de kunst kan hij
niet vervalsen.’ De kunstenaar is volgens Schiller weliswaar
een kind van zijn tijd, maar het verheffende potentieel van de
kunst kan alleen gerealiseerd worden als de kunstenaar zich
van het cordeel van zijn tijd niets aantrekt. Niet bij de wensen
van het publiek, maar bij de perfectie van het kunstwerk moet
zijn aandacht liggen.

Deze opvatting van autonomie leidt gemakkelijk tot de kri-
tiek dat de kunstenaar zich afwendt van de samenlevingen
de kunsthaters hebben dit geluid de afgelopen jaren veelvul-
diglaten horen. Maar datis niet wat Schiller met de autono-
mie van de kunst voor ogen heeft. Wat dan wel? Heumakers
beschrijft treffend hoe autonomie in het denken van Schiller
fungeert: ‘als een archimedisch punt, van waaruit de we-
reld ten goede kan worden veranderd.’ Oftewel: alleen als de
kunstenaar in staat wordt gesteld zijn eigen weg te volgen,
kan zijn werk dienen als antagonistische kracht. Alleen als er
sprake is van wrijving door een dergelijke tegenkracht kan de
mens zich ontwikkelen. En alleen dan kan er sprake zijn van
een esthetische opvoeding van de mens totburgers die hun
vrijheid waardig zijn.

Hoewel Schiller niet spreekt over de noodzaak van financi-
ele ondersteuning van de kunsten door de politieke wetgever,
ligt die conclusie toch maar een paar denkstappen verwijderd
van zijn betoog. Een kunstenaar die wordt overgeleverd aan
de grillen van de marktkan immers in de meeste gevallen
niet in zijn bestaan voorzien. Om een verscheidenheid aan
antagonistische kracht te garanderen - volgens Schiller een
noodzakelijke voorwaarde voor de verheffing tot morele
burgers- moet aan met name kunstenaars die zich niet willen
bekommeren om het oordeel van hun tijdgenoten een andere
vorm van bestaanszekerheid worden geboden. De neoliberale
oproep tot modern mecenaat kan tot op bepaalde hoogte zeker
een aandeel bieden; dit kan echter niet het enige zijn, omdat
kunstenaars daarmee zijn overgeleverd aan de smaak en wil-
lekeur van welgestelde medeburgers. Om een zo verscheiden
mogelijk aanbod aan tegengeluiden te garanderen is daarom
een stabiele, betrouwbare en neutrale vorm van ondersteu-
ning nodig. En die kan alleen een overheid bieden.

Toch isjuist de overheid in de laatste decennia allesbehalve
een stabiele, betrouwbare en neutrale partner gebleken voor
de podiumkunsten. Als we kijken naar de huidige verdelings-
systematiek, het woud aan criteria waaraan kunstinstellingen
moeten voldoen (en dan met name de fixatie op meetbare
grootheden), dan verdwijnt het verheffingsideaal van Schiller
al snel naar de achtergrond. Toch denk ik dat dit ideaal in onze
tijd levensvatbaar is. De vraag is alleen: hoe kunnen we het
opnieuw invulling geven?

VRIJE, OPEN SAMENLEVING

Een houdbare invullingvan het verheffingsideaal ontstaatals
we Schillers morele, politieke en esthetische taal verbinden

ESSAY / VERHEFFING

aan het ideaal van de vrije, open samenleving, ofwel de idee
dat we een samenleving willen zijn die ruimte en vrijheid
biedtaan zoveel mogelijk verschillende mensen enideeén
over het goede leven. Een liberaal idee dus, maar eentje waarin
de burger meer moet doen dan alleen belasting betalen; hij
wordt medeverantwoordelijk gemaakt voor de kwaliteit van
zijn vrijheid. Idealiter is de open samenleving er een waarin
een overheid zijn eigen tegengeluid organiseert, want alleen
door voortdurende confrontatie met het andere kan het open
karakter van een samenleving gegarandeerd blijven.

Dat de open samenleving onder vuur ligt, leidt geen twijfel.
Angst voor terrorisme en populistische identiteitspolitiek
zetten openheid en interesse voor het andere onder druk.
Maar ook de fixatie op het getalsmatige en instrumentele in de
politiek, de economie en ook de kunst vormt een bedreiging.
Deze legt een onevenredig zware nadruk op de bevestiging
van bestaande ideeén, de smaak en voorkeuren van een zo
groot mogelijk publiek. De waardering voor confrontatie met
tegengeluiden dreigt hierdoor te verdwijnen. De ruimte voor
het afwijkende, onbegrijpelijke en stamelende wordt door de
bestaande conventies sluipenderwijs verstikt. De eenvormig-
heid en vervlakking van de massacultuur zijn met andere
woorden even grote vijanden van de vrijheid en openheid van
onze samenleving.

Schillers pleidooi voor de antagonistische kracht van cul-
tuur heeft hier een belangrijke rol te spelen, in de vorm van
een esthetische wapening van de open samenleving. Schiller
laat zich uitstekend inpassen in de idee dat een overheid
tegengeluid moet laten gedijen om de bestendigheid en flexi-
biliteit van de open samenleving te waarborgen. Ditkan niet
uitsluitend worden overgelaten aan de markt, omdat juistde
markt tendeert naar de bevestiging van bestaande conventies.
Een autonome kunst, die niet hoeft te luisteren naar de smaak
en grillen van het publiek, vormt het benodigde archimedisch
punt van waaruit we onszelf kunnen verbeteren.

Schiller wijst ons er terecht op dat kunst en cultuur niet een
en hetzelfde zijn. Onze cultuur, daar zitten we hoe dan ook in.
Onze cultuur is aan verval en verandering onderhevig. Kunst
biedt ons de mogelijkheid om de heersende cultuur te ontstij-
gen en onszelf te verbeteren. Liberale politici die hetideaal van
de vrije, open samenleving onderschrijven, kunnen naar mijn
mening niet om Schiller heen. Als we de open samenleving
willen versterken, dan kunnen we Schillers oproep om een zo
verscheiden mogelijk aanbod aan antagonistische kracht te
genereren niet negeren. Een noodzakelijke voorwaarde daar-
voor is de waarborging van de autonomie van de kunst. Dat
vereist dat overheid en subsidieverstrekkers juist de kunste-
naars die zich niet wensen te conformeren - ook nietaan de
criteria voor subsidieaanvragen - blijven ondersteunen.

Naar aanleiding van bovenstaand pleidooi kunnen we con-
cluderen dat, in tegenstelling tot de verraderlijk koude wind
van de afgelopen twee kabinetsperiodes, een warme coalitie
tussen liberale politiek en de (podium)kunsten meer voor de
hand zouliggen. Nu maar hopen dat liberale politici die zachte
handschoen durven op te pakken. Daar ligt een veelbelovend
uitgangspunt voor de cultuurpolitiek vanaf 2021.




